

# الملخص:

ضمّ البحث دراسة ميدان مهمّ من ميادين علم اللغة الحديث، أو اللسانيات النصيّة والمتمثل بـ ( الاستعال التداوليّ)، الذي يؤدّي وظيفة غاية في الأهميّة بين المتكلم والمخاطب، أو بين منتج النصّ ومتلقيه، والمتمثلة بـ (ايجاد العمليّة التواصليّة)؛ لما له أثر في تحديد الدلالات التي يقصدها المتكلم، سواء وافقت معناها الحرفيّ أم لم توافقه، فالمتكلّم في أحيان معيّنة يمكن أن يُضمّن خطابه دلالات مفهومة للمخاطب إلا أمّا غير مطابقة لمدلولها الحرفيّ وإنّا يظهر معناها من خلال سياق كلاميّ خاصّ؛ فمن بينه وبين شخص خصومة قد يستعمل ألفاظًا ظاهرها الإحسان وحقيقتها الاستهزاء والتهكم من المخاطب، مثل كلمة: (جزاك الله خيرًا)، فالمتكلم يريد أن يوصل معنى مغايرًا للدلالة الحرفيّة إلى المتلقي من خلال الاستعال التداوليّ وبمعونة سياق كلاميّ يدلّ عليه؛ فلولا الاستعال التداوليّ المشفوع بهذه الظروف المكتنفة للنصّ أو الخطاب لما فُهم قصد المتكلم، ولظلّ المتلقي في المسار الخاطئ لعمليّة سير دلالة الخطاب، وهذا المنهج (الاستعال التداولي)، يحتاج إليه كلّ نصّ، ويسهم بتحديد دلالاته وفهمه للمتلقيّ، وبخاصّة الخطاب الشفاهيّ؛ كون منطلقًا ومركزًا يدور أغلب الخطاب حوله.

طُبقت مادة الدراسة على نصّ عربيّ يُعدّ مدوّنة من الطراز الأوّل في اتقانه وعلى المستويات اللغويّة كافة، والمتمثّل بعيّنات من كلام الإمام الحسن بن علي بن أبي طالب المليني .





The research contains a study of one of the important fields of modern linguistics or textual linguistics. Pragmatic Use and Its Impact on Text Perception (Textual Study on the Conditions of Imam Al-Hassan Reconciliation as a Nonpareil) which achieves very an important function between the speaker and the addressee. or between the producer of the text and its recipient. Such constitutes the communicative process and its role to determine the meanings intended by the speaker.

# يقع البحث في خمسة محاور، هي:

الأوّل: نصّ شروط صلح الإمام الحسن الله

الثاني: اطلالة موجزة على أهمّ مفهومات الاستعمال التداوليّ

الثالث: أركان الاستعمال التداوليّ في النصّ

الرابع: الاستعمال التداوليّ وحركة المعنى الحرفيّ في النصّ

الخامس: إسهام الاستعمال التداولي في توضيح المعنى غير الحرفيّ في النصّ

# أوّلًا: نصّ شروط صلح الإمام الحسن الله

تضمّن المحور الأوّل بيان بنود صلح الإمام الحسن الله من خلال الاعتهاد على نصّ تأريخيّ ينهاز عن النصوص الأُخرى بالشموليّة لأغلب بنود الصلح، في حين جاءت النصوص الأُخرى مفتقرة لكثير منها؛ فقد ذكر المؤرخون على اختلاف مذاهبهم في كتبهم التاريخيّة نصوصًا متعددة توثق شروط صلح الإمام الحسن الله مع معاوية بن أبي سفيان، إلا أنّ أغلب هذه النصوص مجتزأة وغير كاملة؛ ولعلّ سبب ذلك يرجع إلى خشية المؤرخين من بطش معاوية وآل أبي سفيان؛ فعمدوا على اخفاء أو اقتطاع عدد من بنود الصلح وذكر ما لا يُخشى منه؛ فجاءت النصوص مبعثرة بتوثيقها هذه الحادثة المهمّة من تاريخ الأمة الاسلاميّة، إلا أنّه على الرغم من كلّ تلك التحديات يمكن للمتتبع لمّ شتات هذه الحادثة اعتهادًا على ما سجلته المصادر الإسلاميّة بمختلف توجهاتها ومشاربها ليكوّن صورة واضحة المعالم لتلك الحادثة المهمّة المهمّة الهمّة المهمّة الهمّة الهمّة المهمّة الهمّة الهمّة الهمّة المهمّة المهمّة

توافرت مقومات رئيسة في النصّ الذي أورده ابن الصباغ وغيره من المؤرخين توافرت مقومات رئيسة في النصّ الذي أورده ابن الصباغ وغيره من المؤرخين لصلح الإمام الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن المسلح»؛ كونه يعطي المتتبع صورة واضحة المعالم لذلك الحدث المهم، فلذلك جعلته النصّ الرئيس الذي يسير عليه البحث، وقد جاء على



«بِسْم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ الْحُسَنُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبِ مُعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سُفْيَانَ، صَاخَهُ عَلَى أَنْ يُسَلِّمَ إِلَيْهِ وَلَايَةَ أَمْرِ المُسْلِمِينَ عَلَى أَنْ يَعْمَلَ فِيهِمْ بِكِتَابِ الله تَعَالَى وَسُنَّةِ رَسُولِ الله ﷺ، وَسِيرَةِ الْحُلَفَاءِ الصَّالِخِنَ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ وَلَيْسَ لِمُعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سُفْيَانَ أَنْ يَعْهَدَ إِلَى أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ عَهْدًا بَلْ يَكُونُ الْأَمْرُ مِنْ بَعْدِهِ شُورَى بَيْنَ المُسْلِمِينَ وَعَلَى أَنَّ النَّاسَ آمِنُونَ حَيْثُ كَانُوا مِنْ أَرْضِ الله فِي شَامِهِمْ وَعِرَاقِهِمْ وَحِجَازِهِمْ وَيَمَنِهِمْ وَعَلَى أَنَّ أَصْحَابَ عَلِيٍّ وَشِيعَتَهُ آمِنُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ وَنِسَائِهِمْ وَأَوْلَادِهِمْ وَعَلَى مُعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ بِذَلِكَ عَهْدُ الله وَمِيثَاقُهُ وَمَا أَخَذَ اللهُ عَلَى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ بِالْوَفَاءِ بِهَا أَعْطَى اللهَ مِنْ نَفْسِهِ وَعَلَى أَنْ لَا يَبْغِيَ لِلْحَسَنِ بْن عَلِيٍّ وَلَا لِأَخِيهِ الْحُسَيْنِ وَلَا لِأَحَدٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ رَسُولِ الله ﷺ، غَائِلَةً سِرًّا وَلا جَهْرًا وَلا يُخِيفُ أَحَدًا مِنْهُمْ فِي أُفْقِ مِنَ الْآفَاقِ شَهِدَ عَلَيْهِ بِذَلِكَ وَكَفى بِالله شَهِيداً فُلَانٌ وَفُلَانٌ وَالسَّلَام» ٥.

# ثانيًا: اطلالة موجزة على أهم مفهومات الاستعمال التداوليّ

تُعنى التداوليّة بدراسة الدلالة وفقًا لما يقصده المتخاطبون ضمن سياق معيّن دالًّا على المعنى الذي يريده المتكلُّم من اللفظ؛ ولذلك قيل إنَّ «التداوليَّة هي دراسة المعنى الذي يقصده المتكلِّم»، سواء وافق استعماله للمعنى الحرفيّ للكلمة أم لم يوافقه، اعتمادًا على السياق الكلاميّ المتمثّل بمجموعة من العناصر الداخليّة والخارجيّة المحيطة بالنصّ والمسهمة في بيان معناه للمتلقّي واستيعاب ما يتضمّنه من دلالات خارجة عن المعنى الحرفيّ؛ ولذلك يُعد السياق الكلاميّ «مجموعة الظروف التي تصاحب ظهور الملفوظ» ٧؛ لتسهم في بيان محتواه دلاليًّا، فأحداث النصّ ترتبط بسياق معين يدلّ عليها؛ ولذا يمكن القول: إنّ كلّ «سياق هو عبارة عن اتجاه مجرى الأحداث»^ في النصّ.

يهتم الاستعمال التداوليّ اعتمادًا على الجانب السياقيّ للخطاب بمختلف الأسئلة

المهمّة في أيّ نصّ وبخاصّة الأدبيّ، وأهمّ هذه الأسئلة:

- من المتكّلم في النصّ؟
- من المتلقِّي أو المخاطب في النصِّ؟
  - ما زمن النصّ وما هي مميزاته؟
    - ما مكان النصّ ؟
    - ما موضوع النصّ؟
- ما مصدر الغموض في النصّ، وكيف لنا أن نتكلم بشيء ونفهم شيئًا في حين نريد قول شيء آخر؟

-ما مصدر الايضاح في النصّ؟

تسهم الاجابة عن هذه الأسئلة على نحو كبير في ايجاد العمليّة التواصليّة بين المتكلّم والمتلقّي من خلال وضوح الخطاب وبيان المراد منه، وتشكل محاور هذه الأسئلة (المتكلّم والمخاطب، والزمان والمكان، وموضوع النصّ، ومستوى لغة الخطاب، والسياق والمقام الذي جرى فيه النصّ)، عناصرًا أو أركانًا يقوم عليها الاستعمال التداوليّ مرتكزها المتكلّم الذي يعد المنتج الأساسي للنصّ؛ ولذا لا يمكن أن يتصف الخطاب بالنجاح إلا عندما يستطيع المتكلّم أن يوصل ما يريده إلى المتلقّي؛ ولأجل ذلك عُدّ المتكلّم «الذات المحوريّة في إنتاج الخطاب؛ لأنّه هو الذي يتلفظ به، من أجل التعبير عن مقاصد معينة، وبغرض تحقيق هدف فيه، ويجسّد ذاته من خلال بناء خطابه» أو

أمّا المتلقيّ أو المخاطب فهو الحلقة الثانيّة في العمليّة التواصليّة ومن دونه لا تكون للخطاب قيمة مهم بلغ اتقانه؛ لأنّ المتلقّي «يشكّل عنصرًا أساسيًّا من عناصر الاتصال اللغويّ» ١٠.

ويمثّل الزمان والمكان العنصر الثالث من عناصر عمليّة الاستعمال التداولي اللذان يجري فيهما الخطاب، فلهما أثر كبير في العمليّة التواصليّة؛ لما لهما من تأثير مباشر في المتكلّم والمخاطب معًا، فالزمان والمكان يؤثران على نحو مباشر في عمليّة التكوين الثقافيّ والمعرفيّ لكلّ من المتكلم والمخاطب؛ لاختلاف الظروف المؤثرة فيهما من مكان إلى آخر ومن زمان إلى آخر، وهذا أمر واضح ووجدانيّ.

يختلف مستوى الخطاب اللغويّ من متكلّم إلى آخر؛ لاختلاف الكفاية الثقافيّة بين المتكلمين، أو لاختلاف الرسالة التي يحملها المتلقّي من جانب آخر؛ فالنصّ الذي يروم المتكلّم ايصاله إلى متلقّ لا يمتلك خبرة لغويّة يختلف سبكه من نصّ يلقيه إلى مستمع عارف وذي خبرة عالية، وكلّ هذا يؤثر في اللغة التي يستعملها المتكلم لإيصال رسالته إلى المتلقي.

أمّا السياق فيمثّل محورًا مهمًّا للعمليّة التواصليّة في الاستعمال التداوليّ؛ لما أثر كبير في فهم النصّ وبيان مراد المتكلّم منه، فقد تدلّ جملة واحدة على عدّة معان؛ نتيجة اختلاف السياق الواردة فيه، فمثلًا جملة: (اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد) كثيرًا ما ترد باستعمالاتنا اليوميّة، إلا أنّها في كلّ مورد وإن دلّت على معناها الحرفيّ نفسه إلا أنّها تحمل دلالات أُخرى تختلف حسب السياق الواردة فيه، فعندما يذكرها المتكلّم حال فرحه يختلف قصده عندما يذكرها حال حزنه؛ لأنّه في حالة الفرح يريد التفاؤل بذكرها ودوام هذه الحالة واستمرارها، وفي حين في حالة الحزن يريد الخلاص والابتعاد عن هذه الحالة، وكذا الحال عندما يذكرها المخاطِب ردًّا على متكلّم « يأخذ الغضب منه مأخذه، فيكون المعنى المراد هو (اهدأ)» ( وهكذا عنلف وتتغيّر دلالاتها السياقيّة باختلاف المواقف.

تكوّن هذه العناصر بمجموعها ركنًا أساسيًا في اتمام عمليّة الاستعمال التداوليّ التي

تهدف إلى ايجاد جسور التواصل بين المتكلّم والمتلقي، ومن دون أحد هذه العناصر تبقى عمليّة التواصل غير تامّة وناقصة؛ لفقدانها ركنًا أساسيًا يقوم عليه تكوينها.

يؤدّي الاستعمال التداوليّ وظائف متعددة تسهم في اتمام العمليّة التواصليّة أهمها: ١٠ دراسة الاستعمال التداوليّ «العلاقات بين النصّ والسياق» ١٠.

٢. تفريق الاستعمال التداوليّ بين دراسة استعمال اللغة وبين دراسة اللغة في حدّ ذاتها، فيقوم الاستعمال التداولي على دراسة « اللغة عند استعمالها». ١٣.

# ثالثًا: أركان الاستعال التداوليّ في النصّ

يقوم الاستعمال التداوليّ غالبًا في أيّ نصّ كما بُيّن سابقًا على عدّة عناصر هي: المتكلّم في النصّ، دلّلت جملة من المصادر التاريخيّة أنّ منتج النصّ هو الإمام الحسن بن علي بن أبي طالب عليه وذلك ردًّا على رسائل بعثها إليه معاوية، ما جعل الإمام الحسن عليه، مضطرًا إلى مهادنته؛ وبذلك جنّب المسلمين حربًا ضروسًا كادت تقع في حينها الم طمعًا من معاوية بالخلافة.

ينتمي الإمام الحسن الله الله الله الله الله عن النبوة وموضع الرسالة، الذي قال الله عز وجلّ فيهم: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ١٠، فهم أهل بيت لا يدانيهم في الفضل أحد وبذلك شهد لهم رسول الله عله البلاغة «الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة، وأبوهما خير منهما أوامّا في البلاغة والفصاحة فهم سادة البلغاء وبذلك ورد أمير المؤمنين الله قوله: «وإنّا لأمراأ المُكلم وفِينَا تَنَشّبَتْ عُرُوقُه، وعَلَيْنَا تَهَدّلَتْ غُصُونُه أَنْ الله المحتلق الرتب العليا والدرجات منهم نصوصًا من الطراز الأوّل في الاتقان والبيان، فتحتل الرتب العليا والدرجات الرفيعة، فلا يتقدّم عليها كلام غير القرآن الكريم وكلام الرسول محمد عليها من جانب آخر يعدّ الإمام الحسن الله وفقًا للمقاييس اللغويّة ممّن من جانب، ومن جانب آخر يعدّ الإمام الحسن المنه وفقًا للمقاييس اللغويّة ممّن

يستشهد بحديثه؛ لأنَّه ولد في صدر الإسلام الأول «بالمدينة ليلة النصف من شهر رمضان سنة ثلاث من الهجرة»١٩، وأمّا من حيث القبيلة والمكان فهو ابن قريش «أفصح العرب ألسنة وأصفاهم لغة» ٢٠، وعاش في أرض الحجاز وكلُّ هذه الأمور من حيث سنن المنهج اللغوى تجعل الاستشهاد بكلامه الله، يتسم بحظوة كبيرة. ٢. المخاطب أو المتلقى هو معاوية بن أبي سفيان، يعدّ المخاطب ركنًا أساسيًا في عمليّة الاستعمال التداولي؛ لأنّه «يسهم في حركيّة الخطاب، بل يسهم في قدرة المرسل الَّتنويعية، ويمنحه أفقا لمارسة إختيار استراتيجية خطابه»٢١؛ ولأجل هذا فإنّ خطاب الإمام الحسن الليم، موجه إلى شخص محدد (معاوية بن أبي سفيان)، هذا على مستوى الخطاب المباشر في زمن صدور النصّ، أمّا في غير زمن صدور النصّ فإنّ فاعلية الخطاب لا تكون متو قفة عند شخص معاوية بن أبي سفيان فقط؛ لاشتهال الخطاب على مضامين تنطبق على كلّ شخص يحاول أن يتأمّر على رقاب الناس بغير وجه حقّ، ومن المضامين المهمّة التي اشتمل عليها النصّ قو له: "عَلَى أَنْ يَعْمَلَ فِيهِمْ بِكِتَابِ اللهُ تَعَالَى وَسُنَّةِ رَسُولِ الله عَيْلَةَ، وَسِيرَةِ الْخُلَفَاءِ الصَّالِخِنَ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيّينَ "٢٦، والتي تمثل دستورًا ثابتًا لكلّ من يريد أن ينصّب نفسه قائدًا لهذه الأمة، فلا يمكنه الحياد عنها، وإلا فلا ينال مرضاة الله عزّ وجلّ ؛ لأنّ حكم العباد لا يكون إلا لمن خصّه المعبود بلطف عنايته، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيم ١٣٠، وهذا لا يكون إلا عند النبي وأهل بيته عَيَّا الله عند النبي

٣. زمان إبرام الصلح ومكانه، وقع خلاف بين المؤرخين في سنة وقوع الصلح، فمنهم من قال: إنّه وقع في سنة أربعين من الهجرة المشرفة، وقسم آخر قال: إنّه وقع في سنة إحدى وأربعين، وأمّا مكان إبرام الصلح فاختُلف فيه أيضًا، فمنهم ذهب إلى أنّه وقع في بيت المقدس، في حين ذهب آخرون إلى غير ذلك إلا أنّ «الصحيح أنّ الإمام الحسن على عاد إلى الكوفة أولًا، ثمّ وصل إليها معاوية بمن جاء معه، وانضمّ إليه جيشه الذي كان في مسكن؛ أي: الدجيل، فاستقبله في معسكر النخيلة قرب الكوفة عملاؤه القدماء والجدد الذين اشتراهم له الأشعث! ونزل في معسكر النخيلة، ثم زاره الإمام على، في النخيلة، ثم كان المجلس العام في مسجد الكوفة بمناسبة غلبة معاوية على رقاب المسلمين، "٢٠.

3.موضوع النصّ ومستوى لغة الخطاب، تظهر أهميّة العنوان من «الإيجاء الدلالي الذي ينطوي عليه» والذي يساعد على جذب المتلقّي نحوه؛ ولذلك يعدّ موضوع دراستنا المتمثّل بـ (الصلح)، الذي جرى بين الإمام الحسن عليه، ومعاوية والذي أثار جدلًا بين أوساط المسلمين، فمنهم من رفض الإمام على المسلمين، كما حصل مع الإمام على اليه، في حرب صفين، عندما «رأى عمرو بن العاص أنّ أمر أهل العراق قد اشتدّ وخاف في ذلك الهلاك قال لمعاوية: هل لك في أمر أعرضه عليك لا يزيدنا إلا اجتهاعًا ولا يزيدهم إلا فرقة؟ قال: نعم، قال: نرفع المصاحف، ثمّ نقول: ما فيها حكم بيننا وبينكم، فإن أبي عدد منهم أن يقبلها وجدت فيهم من يقول: بلي، ينبغي أن نقبل؛ فتكون فرقة تقع بينهم، وإن قالوا: بلي نقبل ما فيها، رفعنا هذا القتال عنّا وهذه الحرب إلى أجل أو إلى حين، فرفعوا المصاحف بالرماح، وقالوا: هذا كتاب الله عزّ وجلّ بيننا وبينكم مَن لثغور أهل الشام بعد أهل الشام؟ ومَن لثغور أهل العراق بعد أهل العراق؟ فلمّا رأى الناس المصاحف قد رفعت قالوا: نجيب إلى كتاب الله عزّ وجلّ وننيب إليه ما روى من رفعهم المصاحف ودعائهم إلى الحكومة» (\*).

ويقوم العنوان على «أربعة وظائف وهي: الإغراء، الإيحاء، الوصف، التعيين» ٢٠، ويقوم العنوان على «أربعة وظائف وهي: الإغراء، الإيحاء، الوصف، وكلّ هذه وتمثّل كلّ واحدة منها وسيلة جذب للمتلقّى؛ لإيقاعه في شرك النصّ، وكلّ هذه

الوظائف أخالها موجودة في عنوان موضوع الدراسة، فالمتلقّى بمجرد سماعه عنوان (صلح الحسن بن على مع معاوية بن أبي سفيان)، يقع في شراك العنوان و لا يتجاوزه قبل الاطلاع على فحواه ومعرفة مضمونه.

أما المستوى اللغويّ فلا شكّ أنّ لغة خطاب النصّ تمثل بالأسلوب الأدبيّ الفصيح والذي يعدّ أعلى مستوى لغويّ في الخطاب وعلى مستويات اللغة كافة؛ إيهانًا منَّا بأن كلام الإمام دون كلام الخالق وفوق كلام المخلوق.

٥.السياق، يتمثل سياق النصّ بمجموعة من الظروف التي تسهم في إضفاء دلالات زائدة عن المعنى الحرفيّ للكلمات المستعملة في نسج النصّ، وسيتضح ذلك أكثر عند الحديث عن عدد من مفر دات النصّ.

## رابعًا: الاستعمال التداوليّ وحركة المعنى الحرفيّ في النصّ

يمثّل المعنى الحرفيّ في النصّ حجر الأساس الذي يبني عليه مراد المتكلّم، فكلّ مفردة في النصّ تسهم في بنائه وتنفرد عن غيرها بوظيفة دلاليّة خاصّة بها؛ لتكون كلمات النصّ كاللبنات التي تقوم إحداها على الأخرى ولا تستغني عن غيرها؛ لأنَّ كلُّ واحدة منها تشغل حيِّزًا مستقلًا لتشكّل بمجموعها البناء كلّه، وكذلك كلمات النصّ في حركتها الدلاليّة سواء كانت معجميّة صرفة أم تداولية فعندما يفهم المتلقّي المحتوى الدلاليّ لكلّ مفردة لا محالة يكون قد فهم رسالة المتكلّم على نحو تامّ، وأمّا عند اخفاقه في ذلك فأنّه يكون أمام خطاب مبهم في عدد من جوانبه، وعندها من الطبيعي أن يكون مبتعدًا عن رسالة المتكلّم ببون شاسع مع اعتقاده بأنّه على صواب ودراية بمراد المتكلِّم؛ ولذلك يقع المتلقّى في عدد من الأحيان بعيدًا عن مراد المتكلّم، وغالبًا ما يكون ذلك نتيجة جهله بها يحيط الخطاب من أحداث مصاحبة خارجيّة أكانت أم داخلية، وهذا كلّه يؤدّى إلى عدم تحقق العمليّة التواصليّة وهي

الهدف الرئيس للخطاب، وهذا يحصل غالبًا عندما يكون النصّ من طراز خاصّ ومضامين عالية، مع عدم امتلاك المتلقّي قدرات كافية تجعله مؤهلًا لاستيعاب الخطاب وفهمه، فينتج عندها تفاوت بين فهم المتلقّي وما يتضمّنه النصّ من دلالات مباشرة أو غير مباشرة؛ لأنّ المتلقّي العادي يتعامل مع مفردات النصّ على نحو يتناسب ومستواه الفكري ولا يستطيع أن يخرج عن حدود ادراكه وموروثه الثقافي، في حين المتلقّي الخاص المتميّز بقدرات وتجارب متعددة، ونظرات عميقة لا يتعامل بعشوائيّة مع النصّ، وإنّه المتميّز بقدرات وتجارب متعددة، ونظرات عميقة لا متعامل بعشوائيّة مع النصّ، وإنّها المتميّز بقدرات وتجارب متعددة، ونظرات عميقة لا يتعامل بعشوائيّة مع النصّ، وإنّها المتميّز بقدرات وتجارب متعددة، ونظرات عميقة الا يتعامل بعشوائيّة مع النصّ، وإنّه الله ينهم بالدرجة الأولى الكلمات والجمل ومن ثمّ متتاليات الجمل» أن ومن ذلك يستطيع الوصول إلى مراد المتكلّم على نحو دقيق، وضمّن هذا المضار وقع الكثير في فهم خاطئ للاللة عدد من المفردات المذكورة في خطاب أهل البيت الله، ومن ذلك ما ذكر في كلام الإمام الحسن الله: «هَذَا مَا صَالَحَ عَلَيْهِ الْحُسَنُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ مُعَاوِيَة بْنَ أَبِي طَالِبٍ مُعَاوِيَة بْنَ أَبِي طُلُبُ وَلَايَة أَمْرِ المُسْلِمِينَ عَلَى أَنْ يَعْمَلَ فِيهِمْ بِكِتَابِ الله تَعَالَى وَسُمِّة رَسُولِ الله يَهِمْ بِكِتَابِ الله تَعَالَى وَسُمِّة رَسُولِ الله يَهِمْ وَسِيرَة الخُلُفَاءِ الصَّالِحِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِينَ المَهْدِينَ المُهْدِينَ» ".

يتضمّن النصّ الصادر عن الإمام الحسن طليم، مجموعة من المفردات تمثّل حجر الأساس في فهم النصّ وتحديد المراد منه، فمن هذه المفردات:

١.(صالح)

يمكن أن يعطي هذا المصطلح فهمًا لعدد من المتلقين أنّ الإمام الحسن الله صالح معاوية بن أبي سفيان على نحو الوئام والمحبة؛ نتيجة فهمه الخاطئ للظرف الذي جرى في استعمال مفردة (صالح)، وحركة معناها الحرفيّ التداوليّ في النصّ؛ فيحمله على الاستدلال من خلال ذلك الفهم للمفردة أن الإمام الله تسالم مع معاوية وتصالح على نحو الوئام وترك ما كان بينهما من عداء ونزاع وبذلك يضفي الشرعيّة على حكومة معاوية، إلا أنّ ذلك مجرد وهم وخيال؛ لأنّ دلالة (صالح) الواردة في

النصّ واستعمالها التداوليّ لا يمكن فهمه إلا بالرجوع إلى حركة المعنى الحرفي الدال عليه ومقارنته بملابسات الحادث وسياق الكلام؛ لأن الاتكال والجمود على المعنى الحرفيّ المعجميّ لأيّ كلمة واردة في أيّ نصّ قد لا يعطي فهمًا صحيحًا لمراد المتكلم، لما للمعنى الحرفيّ من حركة قد تتغيّر نتيجة للظروف الزمانيّة أو المكانيّة المحيطة بالمتكلّم والمتلقيّ على حدّ سواء.

تشير أُمَّات المعاجم أنَّ مادة (صلح) تدل على ":

- (الصلاح) أي نقيض الفساد.
- (صالح) ومن ذلك رجل صالح في نفسه ومصلح في أعماله وأموره.
  - (صلح) تصالح القوم بينهم.

أمّا المعنى الأوّل فهو الصلاح المحض الخالي من كلّ شائبة فأنّه نقيض الفساد لا محالة؛ لأنه طارد له وغير متصور معه.

في حين يدلّ المعنى الثاني على طلب السلوك المستقيم وجادّة الشريعة، وهذا أيضًا نقيض الفساد.

أمّا المعنى الأخير وهو موضع الشاهد الذي نحن بصدده، فدلالته أعمّ من المعنيين الأوليين؛ لأنّه يدلّ على توافق القوم على أمر ما سواء تحقق فيها بينهم وئام ومودّة أم لم يتحقق ذلك، إلا أنّه يوجد جامع مشترك بين هذه المعاني الثلاثة وهو أنّ مادة (صلح) في جميع دلالاتها تتضمّن جلب النفع والخير وابعاد الضرر، وهذا المعنى نجده متوافرًا في النصّ على نحو واضح وجليّ، واستنادًا إلى ما سبق يظهر أنّ دلالة (صالح)، يمكن أن يراد منها توافق القوم على أمر على نحو الوئام ونسيان الخلاف السابق، إلا أنّ تحديد ذلك يتوقف على سياق الكلام الواردة فيه تلك المفردة، وهذا من أهم وظائف الاستعمال التداولي الذي يُعنى بـ»دراسة المعنى السياقي» ٣٠،

وتحديد ما يريده المتكلّم، وعند ملاحظة سياق الكلام المحيط بكلام الإمام الحسن السيخ، نجد من الوضوح أنّ دلالة مفردة (صالح)، تخلو من أيّ معنى للتوافق النفسي (المحبة والوئام)، بين الإمام الحسن المسيخ، ومعاوية، بل في النصّ نفسه توجد دلالات واضحة تثبت أنّ الإمام الحسن المسيخ، يؤكد خوفه من معاوية على شيعته وأتباعه وعلى نفسه وأهل بيته الله، من أن ينالهم بطش وغدر معاوية سرًا أو جهرًا؛ لأنّ آل أميّة حاربوا آل البيت الله، بغضًا وحسدًا فيها آتاهم الله عزّ وجلّ، وبذلك صرح أئمة أهل البيت الله، فعن أبي عبد الله الله الله عزّ وجلّ: هذان خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّم فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتُ لُم ثِيّابٌ مِنْ نَارٍ يُصَبُّ مِنْ قَوْقِ رُءُوسِهِمُ الحُومِم ﴾ ٢٣، قال: «نحن وبنو أمية قلنا: صدق الله ورسولُه، وقالَ بنو أمية: كذب الله ورسولُه» معن النضر بن مالك قال: «قلتُ للحسين بن علي بن أبي طالب الله؛ يا أبا عبد الله، حدثني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّم هُ قال: نحن وإيّاهم حدثني عن قول الله عزّ وجلّ قلنا: صدق الله، وقالوا: كذب الله، فنحن وإيّاهم وبنو أميّة اختصمنا في الله عزّ وجلّ قلنا: صدق الله، وقالوا: كذب الله، فنحن وإيّاهم الخصيان يوم القيامة» ٣٠.

فمَن كان خصمًا إلى يوم القيامة لا يمكن أن يُتصالح معه على نحو الوئام والتوافق النفسيّ، غاية الأمر يُتصالح معه لدرء شرّه وإن كان طرفًا نقيضًا للإمام الله كما تصالح الرسول محمد عله مع المشركين في الحديبية، وهذا المعنى لمفردة (الصلح) ورد استعالها في القرآن الكريم للدلالة على توافق طرفين أو أكثر على أمر ما، من غير أن يكون لها دلالة على تحقق الوئام أو لا، من ذلك قوله: ﴿ وَإِنِ الْمُرَأَةُ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشَّحَ وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ٢٦. ذكرت الآية المباركة الصلح دالًا على توافق الزوجين من دون بيان أنّ هذا

الصلح والتوافق مشتمل على محبّة ووئام بينها أو لا، وإنّما غاية دلالته أنّ الصلح يحقّق للطرفين جلب مصلحة أو دفع مفسدة ٣٠.

وابرام الإمام الحسن الله الصلح مع معاوية ظاهرةٌ منافعه على الأمة الاسلامية إلى يوم الدين؛ حيث لو لم يبرم هذا الصلح لأدخل معاوية بن أبي سفيان الأمة الاسلامية في ظلمات حرب لا يمكن أن يسلم منها الدين الاسلاميّ من الضياع والاندثار، وهذه من أهم المنافع التي جلبها الصلح على الأمة الاسلامية إلى أبد الدهر، ويمكن استقراء عدد من منافع هذا الصلح على النحو الآتي:

- الحفاظ على الرسالة المحمديّة من التغيير والتشويه؛ من خلال اثبات حقائق لا يمكن من دونها استقامة الرسالة الساوية كـ (وجوب العمل بكتاب الله عزّ وجلّ، وسنة رسوله محمد، عَلَيْهُ).
- اثبات عدم أحقية معاوية بن أبي سفيان لولاية أمر المسلمين؛ لإناطة الإمام الحسن على واشتراطه ذلك بوجوب العمل بكتاب الله وسنة نبيه على وهذا الأمر لا يمكن لمعاوية القيام به؛ لأنّه يحتاج إلى فقاهة بدين الله عزّ وجلّ، ومعاويّة لا يمتلك أدنى مستوياتها.
  - الحفاظ على أتباع آل البيت الله، من التشريد والتعذيب.
- اثبات مدى ظلم معاوية للإنسانية عمومًا وأتباع أهل البيت الله خصوصًا؛ ولذا اشترط على معاوية: (أَنَّ النَّاسَ آمِنُونَ حَيْثُ كَانُوا مِنْ أَرْضِ الله)، وعدم التعرض لشيعة أهل البيت الله وملاحقتهم وأنهم (آمِنُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَالْهِمْ وَنَسَائِهِمْ وَأَوْلَادِهِمْ).

تضمّنت بنود الصلح الكثير من المنافع للإنسانية والمؤمنين جميعًا، ودفع الكثير من الضرر المحدق جمم، فكلّ ذلك جاء به صلح الإمام الحسن المنه، مع معاوية؛

فلذلك كل هذه الظروف المحيطة بالنصّ تجعل الاستعمال التداوليّ لمفردة (صالح) تدلّ على أنّ الطرفين خصمان وأنّ ما حصل بينهما هو هدنة حفظت الدين الاسلاميّ وأرواح الناس والمؤمنين من الخطر لاغير.

٢ (كتاب الله)

يدلّ الاستعمال التداوليّ التشريعي على أنّ المراد من كتاب الله هو القرآن الكريم المنزل على رسول الله عَيْلًا، وهذا أمر معروف عند عامة المسلمين، وظهور هذا المعنى «ليس من المدلولات المباشرة للألفاظ، ولا هو من الإيجاء، وإنَّما هو من الدلالات التي يتداولها» ٣٨ الشرع المقدّس؛ لمجاراته العرف العام على ذلك، ومذا المعنى وردت عدّة آيات مباركة، منها قوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا تُهُمْ وَأُولُو الْأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض فِي كِتَابِ الله مِنَ المُّؤْمِنِينَ وَالمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُمْ مَعْرُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ ٢٩. ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ الله وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾ نن فالقرآن الكريم وآل البيت على صنوان لا يفترقان أبدًا، وهذا ثابت ومتواتر عند عامّة المسلمين مرويًّا عن الرسول محمد عَيَّا في مواطن كثيرة، منها عن زيد بن أرقم أنّه قال: «قام رسولُ الله ﷺ يومًا فينا خطيبًا بهاء يُدعى خُمَّا بين مكّة والمدينة، فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكّر ثم قال: أمّا بعد، ألا أيّها الناس فإنَّما أنا بشرٌ يوشك أن يأتي رسولُ ربِّي فأجيب، وأنا تاركٌ فيكم ثقلين: أوَّهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحثّ على كتاب الله ورغّب فيه ثم قال: وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، فقال له حصين: ومَنْ أهل بيته يا زيد، أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته ولكن أهل بيته من خُرِمَ الصدقة بعده، قال: ومَن هم؟ قال: هم آل عليّ وآل عقيل وآل جعفر وآل عباس، قال: كلّ هؤلاء حُرِم الصدقة؟ قال: نعم» ''. وعن زيد بن ثابت قال: قال «رسول الله عَيْنَ: إنّي تارك فيكم خليفتين: كتاب الله حبل محدود ما بين السهاء والأرض، أو ما بين السهاء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وأنّها لن يتفرقا حتّى يردا عليّ الحوض» ''. ورُوي عن أمّ سلمة قالت سمعت رسول الله يقول: «عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لا يفترقان حتّى يردا عليّ الحوض» "'.

عَثّل كلّ هذه الروايات والأحاديث المتواترة وغيرها الكثير أساسًا وافتراضًا سابقًا معلومًا للمتكلّم والمخاطب معًا لا يمكن تجاوزه لفهم المتلقّي هذه المفردة على نحو واضح سواء كان المتلقّي بعيدًا عن زمن النصّ أو قريبًا منه؛ لأنّها بمنزلة المفسّر لحركة المعنى الحرفيّ للاستعمال التداوليّ المراد للمتكلّم.

استنادًا إلى ما سبق يتضح أنّ الشرط الأوّل وهو العمل بكتاب الله لا يأتيه من هبّ ودبّ كمعاوية بن أبي سفيان، وإنّها له أهل خصّهم الله عزّ وجلّ، على لسان نبيه الكريم محمد عَيْلًا، ألا وهم أهل بيته الكرام فقط؛ وبذلك يتضح أنّ معاوية لا يمكن له الالتزام بالشرط الأوّل (عَلَى أَنْ يَعْمَلَ فِيهِمْ بِكِتَابِ اللهِ تَعَالَى).

٣. (سنة رسوله محمد عَيْرَالُهُ).

يمكن تتبع أُمّات المعاجم للاطلاع على نحو واضح وجليّ على معنى مفردة (سنّة)، والتي تشير إلى أنّها مشتقة من (سنّ)، و «هو جريان الشيء واطراده في سهولة والأصل قولهم سننت الماء على وجهي أسنه سنا إذا أرسلته إرسالا...، وممّا اشتق منه السنة وهي السيرة، وسنّة رسول الله الله الله سيرته «٤٠٤).

استنادًا إلى المعنى اللغويّ يمكن القول: إنّ سنة الرسول عَيَا ، تتمثّل بالمثل والأخلاق كافة التي جاء بها نبينا محمد والأنبياء والرسل الله ، وبالتكاليف كافة المتمثلة بالأحكام الخمسة من وجوب واستحباب، وحرمة وكراهة، واباحة، فكلّ

ذلك يمثّل سنّة رسول الله عَنالَهُ، وعلى هذا تكون هذه المفردة الواردة في النصّ (وسنة رسوله)، تتضمّن العمل بكلّ التفاصيل التي جاء بها الدين الاسلاميّ الحنيف، وعليه لا يمكن لمعاوية بن أبي سفيان أنّ يتصف بذلك؛ لأنّ المعروف عنه ارتكاب المحرّمات والكبائر أمام أعين عامّة الناس بل أثبتت صحاح المصادر أنّه أمر بالمنكر جهارًا، وفي ذلك يروي عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال: «أمرَ معاويةُ بن أبي سفيان سعدًا فقال: ما منعك أن تسُبُّ أبا التراب؟ فقال: أمّا ما ذكرتُ ثلاثًا قالهن له رسولُ الله ﷺ، فلن أسبَّه لأنْ تكون لي واحدة منهنَّ أحبُّ إليَّ من حمرِ النعم خلّفتني مع النساء والصبيان؟ فقال له رسول الله على: أما ترضى أن تكون منّى بمنزلة هارونَ من موسى إلا أنّه لا نبوَّة بعدي. وسمعته يقول يوم خيبر: لأعطينَّ الراية رجلًا يحبُّ الله ورسولَه ويحبُّه الله ورسولُه قال: فتطاولنا لها فقال: ادعوا لي عليًّا فأتى به أرمدَ فبصقَ في عينهِ ودفعَ الرايةَ إليه ففتحَ اللهُ عليه، ولمَّا نزلتْ هذه الآيةُ: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴾ "، دعا رسولُ الله عليَّا وفاطمةَ وحسنًا وحسينًا فقال: اللهمَّ هؤلاءِ أهلى»٢٤، مع أنَّ سبّ المؤمن حرام وهو من الكبائر ومرتكبه مع الاصر ار عليه فاسق، فما بالك بسبّ ممَّن أخلص لله عزّ وجلّ، حتى نال بذلك أعلى الرتب بعد الرسول عَيْنَالله.

استنادًا إلى ما سبق اتضح من خلال الاستعمال التداوليّ أنّ سنّة رسول الله على الله على الله على الله على الله على المحن لشخص مثل معاوية أن يطبقها؛ فلذا يكون هذا الشرط أيضًا غير متحقق. ٤. (سيرة الخُلَفَاءِ الصَّالِخِنَ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيّينَ)

جرى الاستعمال التداوليّ الشرعيّ استعمال مفردة (خليفة)، دالّة على النيابة عن الرسول الأكرم محمد عَلَيْهُ، وهذا المعنى وإن حاولت مدرسة الخلافة المتقمّصة أن

يفرغوه من محتواه وينسبوه إلى أشخاص ليس فيهم أدنى صفات الخليفة الرباني، إلا أنَّ هذه المحاولات مهم بلغت لا يُكتب لها النجاح؛ لمخالفتها المراد الحقيقيّ للقرآن الكريم، ولذا يتطلب فهم هذه المفردة الرجوع إلى الاستعمال القرآنيّ لها وما ضمّنها من دلالة، من خلال عدّة آيات قرآنيّة، منها قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ٧٠، وقوله تعالى: ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَلَا تَتَّبع الْهُوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ الله إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ ١٠٠٠. فالخلافة في الآيتين المباركتين تدلُّ على نيابة آدم وداود الله عن الله عزّ وجلُّ «وعلى هذا الوجه الأخير استخلف الله أولياءه في الأرض »٤٩، وهذا المعنى كان مفهومًا عند الصحابة ومستعملا في كلامهم أمثال ابن مسعود بقوله: «الخلفاء أربعة: آدم ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ "، وداود: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾ "، يعني بيت المقدس، وهارون قال موسى: ﴿ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ﴾ ``، وعلِّي وعَدَ اللهُ الَّذِينَ آَمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ يعني: عليًّا لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْض كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ آدم وداود وهارون وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى هُمْ يعني: الإسلام وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يعنى: أهل مكة يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْر كُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ بولاية عليّ بن أبي طالب فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ يعني: العاصين لله ولرسوله» "٥، قال الحسين بن زيد: فقلت لجعفر بن محمد: قد رويتم غير هذا فإنكم لا تكذبون، قال: نعم، قال الله تعالى في محكم كتابه: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ''، فكان آدم أول خليفة الله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ " و[قال]: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾ "،

[فكان داود الثاني]، و[كان] هارون خليفة موسى قوله تعالى: ﴿اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ﴾ ٥ وهو خليفة النبيّ محمد ﷺ وهو سيد الأوصياء.

تستدعي النيابة وفق منطق العقل أن يكون النائب فيه عدد من صفات وكهالات المنوب عنه؛ ليتمكن من القيام بالوظائف المنوطة به والتي هي من المفترض أن يقوم بها المنوب عنه، وهذا المعنى يقتضيه العرف العام فمن غير المعقول أن ينيب الجاهل عن العالم، أو ينيب المزارع عن الطبيب من دون أن يحمل عددًا من صفات المنوب عنه وكهالاته التي بها يستطيع القيام بواجباته المنوطة به، وهذه اللياقات والكهالات التي يجب أن يتصف بها النائب لا تأتي بيسر وسهولة وإنّها تحتاج عناية فائقة واجتهاد، هذا في الأمور العامة، أمّا في المنصب الدينيّ فيحتاج إلى عمل يستلزم رضا الله تعالى، واتباع أوامره بكلّ دقة؛ ولذا لا يمكن تصوّر من قضى أغلب عمره بالمعاصي والفجور فضلا عن الشرك أن يكون خليفة ونائبًا للرسول محمد على ويُترك من ولد طاهرًا مطهرًا حتى قال المخالف في حقّه: (كرّم الله وجهه)؛ لكونه لم يسجد لصنم، وهذا المعنى؛ أي: ادّعاء النيابة لكلّ مَن هبّ ودبّ نجده اليوم عند عدد من أصحاب العقائد المنحرفة، أمثال: من يدّعي النيابة عن الإمام صاحب الأمر التي قد يفني المرء عمره كلّه للحصول عليها، فما بالك بجاهل أفنى أغلب عمره بالانحرافات والجهالات، فأني له الاقتراب منها؟.

استنادًا إلى ما سبق يتبيّن أن مفردة (الخلفاء)، تدلّ على من ينوب عن رسول الله على أفراد لديهم كالات وصفات الرسول محمد الله على أفراد لديهم كالات وصفات الرسول محمد على أفراد لديهم، وإلّا فما فائدة هذه الخلافة إذا لم يستطع الخليفة أن يقوم بمهامّه ويقضي عمره عالة على غيره حتى اشتهر عندهم أنّ

«عمر يتعوذ من كلّ معضلة ليس لها أبو الحسن ولم يكن أحد من الصحب يقول: اسألوني إلا هو »^^.

وبهذا يترشح من بعض الآيات ما يؤكد القول ويعاضده، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا أَتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّئِ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ﴾ ٥، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ ١٦، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ الله لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُّمْ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ ١٠، فالظاهر أنَّ الاستعمال القرآنيّ غالبًا ما أطلق الرشد على الهداية في الأمور الدنيويّة والأخرويّة ٢٦، ويؤيّد ذلك تخصيص الخلفاء بصفات أخرى كـ (الصالحين، والمهديين)، كما أنَّ عددًا من المصادر أثبتت صفة الصالحين فقط: «وَسِيرَةِ الخُلَفَاءِ الصَّالِحِينَ "٢٦، وهذه التخصيصات جميعها تدلّ على علوّ شأن الخلفاء وقدسيتهم بها يجعل سلوكهم يتلاءم والسلوك النبويّ؛ لأنّهم فرعه وبذلك جاء النصّ القرآنيّ يؤكد ذلك المفهوم بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ ١٠،

# خامسًا: إسهام الاستعمال التداوليّ في توضيح المعنى غير الحرفيّ للنصّ

يتضمّن الخطاب في أكثر الأحيان معانيَ ودلالات قد لا يصرّح بها المتكلّم على نحو مباشر، ولا يدلُّ عليها الاستعمال الحرفيُّ لخطاب المتكلم وإنَّما تكون ظاهرة للمتلقّى من خلال إلماح المتكلم إليها؛ أي: من خلال «ألفاظ موجّهة على نحو غير مباشر إلى شخص آخر »٢٠، أو من خلال معرفة المتلقّي المسبقة بثقافة المتكلّم وثوابته التي لا يحيد عنها، ويمكن أن يدلُّ عليها مقام المتكلِّم أو السياق الكلاميّ، فعرف أنَّ المعنى المراد للمتكلِّم هو غير المعنى الحرفيِّ الذي استُعمل، وبذلك يستطيع المتكلَّم

أن يبلّغ ما يريده إلى المتلقّي من غير ذكر مراده حرفيًّا، وهذا الأمر يمكن قراءته من شروط الصلح، فالإمام الحسن الله ، تمكّن من خلال ابرام بنود الصلح أن يوصل للأمة الاسلامية رسالة تكشف سريرة بني أميّة الخبيثة، والتي كانت غالبية الأمة الاسلامية آن ذاك غير عارفة بحقيقتهم ومنخدعة بها يدّعونه من ظاهر كاذب ومزيف، فمعاوية بن أبي سفيان ومن على شاكلته كانوا يزيّفون الحقائق، ويُظهرون للناس خلاف ما يبطنون؛ فعمدوا إلى عدد من رواة الحديث ممّن لا دين لهم ولا ذمّة وأمروهم بوضع أحاديث مفتريات على النبيّ الكريم محمّد على ، تتحدّث عن فضل بني أميّة وتحتّ المسلمين على اتباعهم، من ذلك ما يروى عن رسول الله على : "إذا رأيتم معاوية يخطب على منبري فاقبلوه فإنّه أمين مأمور" ، ومنها ما افتروه على رسول الله على أنّه قال لمعاوية: «اللهم اجعله هاديًا مهديًا وأهد به» ، وعلى شاكلة مذه الخزعبلات المفتريات على رسول الله على المتوية الناصعة؛ فلذلك يمكن القول: إنّ من قطليلًا للرأي العام المسلم، وتشويهًا للحقيقة الناصعة؛ فلذلك يمكن القول: إنّ من أهداف ابرام الصلح هو فضح معاوية وكشف حقيقته السيّئة التي حاول إخفاءها على أغلب المسلمين؛ لذلك تضمّن الصلح في أغلب بنوده المطالبة بحقوق عامّة الناس والمتمثلة:

١. العمل فيهم بكتاب الله.

٢.عدم الحياد عن سنّة رسوله محمّد عَيْالله.

٣. الالتزام بسيرة الخلفاء الراشدين الصالحين المهديين.

٤. تحديد حكم معاوية فلا يحقّ له أن يعهد لأحد من بعده عهدًا، بل يكون الأمر من بعده شورى بين المسلمين.

٥.طلب الأمن لعامّة الناس، فهم آمنون حيث كانوا من أرض الله في شامهم

وعراقهم وحجازهم ويمنهم.

7. الأمن لأصحاب علي وشيعته، فهم آمنون على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأولادهم.

الملاحظ أنّ جميع هذه الشروط تصبّ في صالح عامّة الناس، وعلى هذا فكلّ مسلم عند اطلاعه على بنود الصلح يمكن له أن يستنتج أمورًا مفادها: أنّ معاوية بن أبي سفيان لو كان مرضيًا للرسول محمد على فلاذا يخشى الإمام الحسن على الناس منه؟، وهو الراعي لمصالحهم وحقوقهم ولا يريد أن يُبغ على أحد منهم أو يبخس حقّه، فلو كان معاوية حسن التعامل مع الناس ولا يظلم أحدًا منهم لما قبل بوضع مثل هذه البنود التي يفترض أنّه برئ منها، إلا أنّ عدم اعتراضه وعامّة المسلمين فضلًا عن خاصّتهم عليها يمثّل دليلًا قاطعًا على اتصافه بها، وهذا المعنى يمكن للمتلقي فهمه على نحو واضح من خلال الاستعال التداوليّ لمفردات كلام الإمام الحسن هيلي.

إنّ علم المتلقّي ومعرفته السابقة بها يتبناه المتكلم من فكر ومعتقد تجعله يتعامل بحذر مع الخطاب الصادر من المتكلم والذي يبدو من الوهلة الأولى أنه مخالف لفكره ومعتقده؛ لذا يلجأ المتلقّي في أكثر الأحيان إلى تأويل ذلك الخطاب، أو معرفة سياقه والظروف المحيطة به؛ تخلّصًا من الوقوع في التناقض ما بين ذلك الفكر أو المعتقد وبين ما يتضمّنه الخطاب من دلالات، فلأجله يخرج المتلقّي عن المعنى الحرفيّ للنصّ؛ ليستطيع الوصول إلى مراد المتكلم من خلال تفسيرات لم تذكر حرفيًا في النصّ ٢٠، وهذا المنهج يمكن تطبيقه على نصّ صلح الإمام الحسن المني، والذي يبدو كأنّه مخالف لثوابت آل البيت الني، في عدائهم لبني أميّة في الله عزّ وجلّ، والثابت بنصوص كثيرة منها: ما رُوي عن أبي سعيد أنّ رسول الله عنيه، قال: "إذا

رأيتم معاوية على منبري فاقتلوه، ومنه الحديث المرفوع المشهور أنّه قال: إنّ معاوية في تابوت من نار في أسفل درك منها "١٥، وفي روايات أخر: «إذا رأيتم معاوية على هذه الأعواد فاقتلوه "١٠، و«عن سفينة مولى أمّ سلمة أنّ النبيّ على كان جالسًا فمر أبو سفيان على بعير ومعه معاوية وأخ له، أحدهما يقود البعير والآخر يسوقه، فقال رسول الله على: لعن الله الحامل والمحمول والقائد والسائق "١٠، فالمتلقي العارف بفكر أهل البيت هي، عند مصادفته مثل هذا الخطاب منسوبًا لهم هي، فاعتهادًا على تلك المعرفية الخلفية بحال المتكلم لا يمكن عندها همله على معناه الحرفي ولا بدّ من الجاد تفسيرات تتلاءم والاستعال التداوليّ لذلك النصق.

استنادًا إلى ما سبق يمكن القول: إنّ الاستعمال التداوليّ في كلّ خطاب يعتمد على مقامات هي معلومة لأطراف الخطاب ومن شأنها أن تسهم على نحو فاعل في ايضاح مراد المتكلّم، سواء كانت مطابقة للمعنى الحرفيّ، أم غير مطابقة.

# C.

#### الخاتمة

خلص البحث إلى اثبات عدّة نتائج أهمّها:

ا. يعد الاستعمال التداولي منهجًا لغويًا في علم اللسانيّات النصيّة ذا أهميّة كبيرة يُسهم في توضيح مراد المتكلّم وبيانه.

٢٠ يسهم الاستعمال التداولي على نحو فاعل في ربط أركان العملية التواصلية
بعضها ببعض، والمتمثلة بـ(المرسل، الرسالة، المستقبل).

٣. يقوم الاستعمال التداولي على أركان متعددة تسهم في ايجاد العملية التواصلية أهمها السياق الكلامي.

٤. استطاع البحث من خلال تطبيق منهج الاستعمال التداوليّ على نماذج من كلام الإمام الحسن الله تصحيح الفهم الخاطئ لكثير من المفاهيم التي وقع فيها عدد من المسلمين.

٥. أثبتت الدراسة أنّ للتراكيب الجمليّة معاني لغويّة، وأُخرى تداوليّة، لا يمكن فهم النصّ من دون تحديد أيّها يريد المتكلّم.



### هوامش البحث:

(١) استُعمل مصطلح (الصلح)، في العنوان بدلًا عن (الهدنة)، مع ورود كليها في النصوص الروائية؛ لكون مصطلح (الصلح)، أكثر تداولًا في النصوص التاريخيّة، وحصل في دلالته لبس وفهم خاطئ؛ فلذا تحاول الدراسة توضيح ذلك اللبس والفهم الخاطئ الذي ساوق هذا المصطلح قدييًا وحديثًا.

(٢) أوجز العلّامة باقر شريف القرشيّ تلك النصوص التاريخية على النحو الآتي:

١. تسليم الأمر لمعاوية على أن يعمل بكتاب الله، وسنّة نبيه عليه، وسيرة الخلفاء الصالحين.

Y.ليس لمعاوية أن يعهد بالأمر إلى أحد من بعده، والأمر بعده للحسن، فإن حدث به حادث فالأمر للحسين.

٣. الأمن العام لعموم الناس، الأسود والأحمر منهم سواء فيه، وأن يتحمل عنهم معاوية ما يكون من هفواتهم، وأن لا يتبع أحدا بها مضى، وأن لا يأخذ أهل العراق بإحنة.

٤.أن لا يسميه أمير المؤمنين.

٥.أن لا يقيم عنده الشهادة.

٦. أن يترك سبّ أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله ، وأن لا يذكره إلا بخير.

٧.أن يوصل إلى كلّ ذي حقّ حقه.

٨. الأمن لشيعة أمير المؤمنين المير، وعدم التعرض لهم بمكروه.

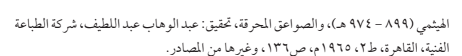
٩.يفرق في أو لاد من قتل مع أبيه في يوم الجمل وصفين ألف ألف درهم، ويجعل ذلك من خراج
دار ابجر د.

١٠. أن يعطيه ما في بيت مال الكوفة، ويقضى عنه ديونه، ويدفع إليه كلّ عام مائة ألف.

١١.أن لا يبغي للحسن بن علي ولا لأخيه الحسين ولا لأهل بيت رسول الله عليه، غائلة سرًا ولا جهرًا.

ينتمي كلّ واحد من هذه الشروط إلى نصّ تأريخيّ وبذلك تشكل بمجموعها صورة واضحة المعالم عن بنود الصلح، ينظر: باقر شريف القرشي، حياة الإمام الحسن بن علي، تحقيق: مهدي باقر القرشي، مؤسسة الإمام الحسن لإحياء تراث آل البيت، النجف الأشرف، ط١٤٣٤هـ، ٢٣٢٠.

(٣) أحمد بن يحيى البلاذري (ت٢٧٩هـ)، أنساب الأشراف، تحقيق: محمد باقر المحمودي، دار التعارف، سوريا، ط١، ١٩٧٧م، ج٣، ص٤١، ومحمد بن طلحة الشافعي (٥٨٢ - ٢٥٢)، مطالب السؤول في مناقب الرسول، تحقيق: ماجد بن أحمد العطية، ص٣٥٧، وأحمد بن حجر



- (٤) باقر شريف القرشي، حياة الإمام الحسن بن على، مرجع سابق، ج٢، ص٢٣٢.
- (٥) ابن الصباغ على بن محمد، الفصول المهمّة في معرفة الأئمة، تحقيق: سامي الغريري، دار الحديث للطباعة، قمّ المقدسة، ط١، ١٤٢٢هـ، ج٢، ص٧٢٩.
  - (٦) جورج بول، التداوليّة، ترجمة: قصى العتابي، دار الأمان، الرباط، ط١، ٢٠١٠م، ص١٩.
- (٧) ماري نوال، المصطلحات المفاتيح في اللسانيات، ترجمة: عبد القادر الشيباني، سيدي بلعباس، الجزائر، ط۱، ۲۰۰۷م، ص۳۰.
- (٨) فان دايك، النص والسياق، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقيا الشرق، المغرب، ٢٠٠٠م،
- (٩) عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب (مقاربة لغوية تداولية)، دار الكتاب الجديدة المتحدة، ليبيا، ط١، ٢٠٠٤م، ص٥٥.
- (١٠) وليد القصاب، أثر المتلقى في التشكيل الأسلوبي في البلاغة العربية، ندوة الدراسات البلاغية، ١٤٣٢هـ، ص٢٥٦.
- (١١) سمير شريف استيتية، اللسانيات المجال والوظيفة والمنهج، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط۲، ۱٤۲۹هـ، ص ۲۹۰.
- (١٢)فان دايك، علم النصّ مدخل متداخل الاختصاصات، ترجمة: سعيد حسن بحيري، دار القاهرة، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٥م، ص ١١٦.
- (١٣) مسعود صحراوي، التداولية عند علماء العرب، دار الطليعة، بيروت، ط١، ٢٠٠٥م،
- (١٤) أحمد بن يحيى البلاذري، أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤١، ومحمد بن طلحة الشافعي، مطالب السؤول في مناقب الرسول، مصدر سابق، ص٣٥٧، وأحمد بن حجر الهيثمي، الصواعق المحرقة، مصدر سابق، ص١٣٦، وغيرها من المصادر.
  - (١٥) البخاري، صحيح البخاري، دار الطباعة العامرة، إستانبول، ١٩٨١م، ج٣، ص١٧٠.
    - (١٦) الأحزاب، ٣٣.
- (١٧) محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت، ج١، ص٤٤.
- (١٨) الشريف الرضى، نهج البلاغة، تحقيق: محمد عبده، دار الذخائر، قمّ المقدرسة، ط١،

١٤١٢هـ، ٢، ص٢٢٦.

(١٩) الشيخ المفيد، الارشاد، تحقيق: مؤسسة آل البيت، دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٩٩٣م، ج٢، ص٥.

(٢٠)أحمد بن فارس، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تعلق:
أحمد بسج، دار الكتب العربية، بيروت، ط١، ١٩٩٧م، ص٢٨.

(٢١) عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجية الخطاب، مرجع سابق، ص ٤٨.

(٢٢)على بن محمد، الفصول المهمّة في معرفة الأئمة، مصدر سابق، ج٢، ص٧٢٩.

(۲۳) فصلت، ۳۵.

(٢٤) على الكوراني، جواهر التاريخ، دار الهدى، قمّ المقدسة، ط١، ١٤٢٦هـ، ج٣، ص٨٣٠.

(٢٥) سلمان كاصد، عالم النص ( دراسة بنيوية في الأساليب السردية )، دار الكندي، الأردن ٢٠٠٣، ص ١٥.

(٢٦) عارض جماعة الصلح اعتقادًا منهم أنّه مخالف والمنصب الهيّ لأهل البيت هذا الذي لا يمكن التنازل عنه؛ فأخذ عدد من خفاف العقول التطاول على شخص الإمام هذا واتهامه بمذلّ المؤمنين، فقال لهم: «ما أنا بمذل المؤمنين ولكني معزّ المؤمنين، إنّي لما رأيتكم ليس بكم عليهم قوة سلمت الامر لأبقى أنا وأنتم بينة أظهرهم، كما عاب العالم السفينة لتبقى لأصحابها وكذلك نفسي وأنتم لنبقى بينهم»، ينظر: تحف العقول عن آل الرسول، ابن شعبة الحراني، الناشر: جماعة المدرسين، قمّ المقدسة، ص٣٠٨.

(٢٧) محمد بن جرير الطبري، تاريخ الامم والملوك، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ج٤، ص٣٤.

(٢٨) حبي حكيمة، السياق التداولي في «كليلة ودمنة» لابن المقفّع، مذكِّرة لنيل شهادة الماجستير، جامعة مولود معمري بتيزي وزو كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الجزائر، د.ت، ص٤٣.

(٢٩) سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، مؤسسة المختار، مصر، ط١، ١٤٢هـ، ص ١٤٧.

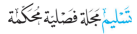
(٣٠) علي بن محمد، الفصول المهمّة في معرفة الأئمة، مصدر سابق، ج٢، ص٧٢٩.

(٣١) الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة، ط٢، ٩٠٩هـ، ج٣، ص١١٧.

(٣٢) جورج يول، التداولية، مرجع سابق، ص١٩.

(٣٣) الحج، ١٩.

(٣٤) محمد صالح المازندراني، شرح أصول الكافي، تحقيق: أبو الحسن الشعراني، دار احياء التراث



العربي، ببروت، ط۱، ۱۶۲۱هـ، ۷، ص ۸۶.

(٣٥) الشيخ الصدوق، الخصال، الناشر: جماعة النشر الاسلامي، قمّ المقدسة، ١٤٠٣هـ، ص٤٣.

(٣٦) النساء، ١٢٨.

(٣٧) الشيخ الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد قصير العاملي، مطبعة الاعلام الاسلامي، قمّ المقدسة، ط١، ٩٠٩هـ، ج٣، ص٣٤٦.

(٣٨) استيتيه، اللسانيات المجال والوظيفة والمنهج، مرجع سابق، ص ٢٩٠.

(٣٩) الأحزاب، ٦.

(٤٠) فاطر، ٢٩

(٤١) مسلم النيسابوري، صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، د.ط، د. ت، ج٧، ص١٢٣. وأحمد بن الحسين البيهقي، السنن الكبرى، دار الفكر، بيروت، د.ط، د.ت، ج٢، ص١٤٨.

(٤٢) أحمد بن حنبل، مسند أحمد، دار صادر، بيروت، ج٥، ص١٨٢. ويُنظر: الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق: عبد الرحمن محمد، دار الفكر، ببروت، ط٢، ٣٤٨ هـ، ج٥، ص٣٢٨.

(٤٣) الطبراني، المعجم الصغير، دار الكتب العلمية، بيروت، ج١، ص٥٥٥.

(٤٤) أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الاعلام الاسلامي، قمّ المقدسة، د.ط، ١٤٠٤هـ، ج٣، ص٦٠، ٦١.

(٤٥) أل عمران، ٦١.

(٤٦) مسلم، صحیح مسلم، مصدر سابق، ج۷، ص۱۲۱، ۱۲۱.

(٤٧) البقرة، ٣٠.

(٤٨) ص، ٢٦.

(٤٩) الراغب الاصفهاني، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت، ط٤، ٤٢٦ هـ، ص١٦٢.

(٥٠)البقرة، ٣٠.

(٥١) ص، ٢٦.

(٥٢) الأعراف، ١٤٢.

(٥٣) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، د.ط، ١٩٥٦م، ج۲، ص۲۶۱.

(٤٥) البقرة، ٣٠.

(٥٥)البقرة، ٣٠.

(٥٦) ص، ٢٦.



- ٤، ص ٤٧٠. (٥٩) الكهف، ١٠.
- (۲۰) الكهف، ۲٦.

(٥٧) الأعراف، ١٤٢.

- (٦١) الحجرات، ٧.
- (٦٢) الراغب الاصفهاني، المفردات في غريب القرآن، مصدر سابق، ص٢٠٢.
  - (٦٣) البلاذري، أنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٣، ص٤١.
    - (٦٤) الأحزاب، ٣٣.
    - (٦٥) جورج يول، التداولية، مرجع سابق، ص١٩٣٠.
- (٦٦) ابن الجوزي، الموضوعات، تحقيق، عبد الرحمن محمد، المكتبة السلفية، المدينة النورة، ط١، ١٩٦٦م، ج٢، ص٢٧.

(٥٨) المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ،

- (۲۷) الترمذي، سنن الترمذي، مصدر سابق، ج٥، ٥٥٠.
  - (٦٨) جورج يول، التداولية، مرجع سابق، ١٣١.
    - (٦٩) تاريخ الطبري، مصدر سابق، ج٨، ١٨٦.
- (۷۰) ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: علي شيري، دار الفكر، بيروت، د.ط، ١٤١٥هـ، ج٥، ص١٥٥.
  - (٧١) وأنساب الأشراف، مصدر سابق، ج٥، ص١٢٩.



## قائمة المصادر والمراجع:

القرآن الكريم

#### ۱ –المصادر

- أحمد بن حنبل، مسند أحمد، دار صادر، بيروت.
- أحمد بن الحسين البيهقي، السنن الكبرى، دار الفكر، بروت، د.ط، د.ت.
- أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الاعلام الاسلامي، قمّ المقدسة، د.ط، ٤٠٤ ه..
- \* البخاري، صحيح البخاري، دار الفكر، ببروت، د.ط، ۱٤٠١هـ.
- الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق: عبد الرحمن محمد، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٤٠٣هـ .
- ابن الجوزي، الموضوعات، تحقيق، عبد الرحمن محمد، المكتبة السلفية، المدينة النورة، ط۱، ۱۹۶۲م.
- ابن حجر، الصواعق المحرقة، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، شركة الطباعة الفنية، القاهرة، ط٢، ١٩٦٥م.
- الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تحقيق: مهدى المخزومي، وإبراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة، ط٢، ٩٠٩هـ.
- الراغب الاصفهاني، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة، بيروت، ط٤، ١٤٢٦هـ.
- ٥ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: على شیری، دار الفکر، بیروت، د.ط، ۱٤۱٥هـ.
- الشريف الرضى، نهج البلاغة، تحقيق:

محمد عبده، دار الذخائر، قمّ المقدرسة، ط١، ١٤١٢ه.

- ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، د.ط، ١٩٥٦م.
- \* الشيخ الصدوق، الخصال، الناشر: جماعة النشر الاسلامي، قمّ المقدسة، ١٤٠٣ه.
- \* الشيخ الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد قصير العاملي، مطبعة الاعلام الاسلامي، قمّ المقدسة، ط١، ٩٠٩ هـ.
- ♦ ابن الصباغ على بن محمد، الفصول المهمّة في معرفة الأئمة، تحقيق: سامي الغريري، دار الحديث للطباعة، قمّ المقدسة، ط١، ١٤٢٢ه. ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، تحقيق: طه محمد الزيني، دار المعرفة، بيروت، د.ط، د.ت. \* محمد بن شاذان، مائة منقبة، تحقيق: مدرسة
- \* محمد بن طلحة الشافعي، مطالب السؤول في مناقب آل الرسول، تحقيق: ماجد بن أحمد العطية .

الامام المهدي، قمّ المقدسة، ط١، ١٤٠٧هـ.

- \* محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.
- \* مسلم النيسابوري، صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، د.ط، د. ت.
- \* المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.

#### بېروت، د.ط، د.ت.

### ٢-المراجع

 باقر شريف القرشي، حياة الإمام الحسن دار الأمان، الرباط، ط١، ٢٠١٠م. بن على، تحقيق: مهدى باقر القرشي، مؤسسة الإمام الحسن لاحياء تراث آل البيت، النجف الاشرف، ط١٤، ١٤٣٤هـ، ج٢، ص٢٣٢.

> مسعید حسن بحیری، علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، مؤسسة المختار، مصر، ط۱، ۱٤۲٤ه.

> ٠ سمر شريف استيتية، اللسانيات المجال والوظيفة والمنهج، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط٢، ١٤٢٩هـ.

 مسلمان كاصد، عالم النص ( دراسة بنيوية ٤ - الرسائل الجامعيّة في الأساليب السردية)، دار الكندي، الأردن

> \* عبد الهادي بن ظافر الشهري، إستراتيجيات الخطاب (مقاربة لغوية تداولية)، دار الكتاب الجديدة المتحدة، ليبيا، ط١، ٢٠٠٤م.

\* على الكوراني، جواهر التاريخ، دار الهدي، قمّ المقدسة، ط١،٢٢٦ه.

\* محمد صالح المازندراني، شرح اصول الكافي، تحقيق: ابو الحسن الشعراني، دار احياء التراث العربي، ببروت، ط١، ١٤٢١ه.

 مسعود صحراوی، التداولیة عند علماء العرب، دار الطليعة، بيروت، ط١، ٢٠٠٥م. \* وليد القصاب، أثر المتلقى في التشكيل الأسلوبي في البلاغة العربية، ندوة الدراسات البلاغية، ١٤٣٢هـ.

### ٣-المراجع المترجمة

\* جورج بول، التداوليّة، ترجمة: قصى العتابي،

◊ فان دايك، علم النصّ مدخل متداخل الاختصاصات، ترجمة: سعيد حسن بحيرى، دار القاهرة، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٥م.

◊ فان دايك، النص والسياق، ترجمة: عبد القادر قنيني، أفريقبا الشرق، المغرب، ۰۰۰۲م.

\* مارى نوال، المصطلحات المفاتيح في اللسانيات، ترجمة: عبد القادر الشيباني، سيدي بلعباس، الجزائر، ط۱، ۲۰۰۷م.

\* حبى حكيمة، السياق التداولي في كليلة ودمنة لابن المقفّع، مذكِّرة لنيل شهادة الماجستير، جامعة مولود معمري بتيزي وزو، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الجزائر، د.ت. ♦ محمد منصور حسن، متضمّنات القول في كلام آل البيت على، نهاذج مختارة، أطروحة دكتوراه في اللغة العربيّة وآدابها، الجامعة الإسلامية في لبنان، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، لبنان، ٢٠١٧م.